
PURPOSE OF THE MORMON 
TRANSHUMANIST ASSOCIATION

By Lincoln Cannon

The Mormon Transhumanist Association stands for the proposition that we should learn to become Gods,  1

and not just any kind of God, not the God that would raise itself above others,  but rather the God that 2

would raise each other together.  We should learn to become Christs,  saviors for each other,  consolers 3 4 5

and healers,  as exemplified and invited by Jesus.6 7

Mormonism itself is an immersive discipleship of Jesus Christ.  It’s not so much a religion about Jesus as it 8

is the religion of Jesus.  With Jesus,  we would trust in, change toward, and fully immerse our bodies and 9 10

minds in the role of Christ.  We would also endure in that role,  working to reconcile ourselves, our 11 12

relations and world,  through suffering and even death if needed,  anticipating the day of transfiguration 13 14

and resurrection to immortality in eternal life.  So while we may not be Christian by creed,  we’re plainly 15 16

Christian by Gospel.17

Mormonism is also a school for prophets.  The name of the religion itself reminds us of a book that would 18

extend the Bible, in part by claiming yet other books would also extend the Bible.  In turn, that book 19

reminds us of a man that would speak and act for God, in part by saying everyone should speak and act 
for God.  The Book of Mormon and Joseph Smith are not fortune­tellers,  but rather forth­tellers that 20 21

1 Joseph Smith in Teachings of the Prophet Joseph Smith (Salt Lake City: Deseret Book, 1938), 346
2 2 Thessalonians 2: 3­4
3 Romans 8: 16­17
4 Colossians 1: 27
5 D&C 103: 9
6 Matthew 10: 8
7 John 14: 12
8 2 Nephi 25: 26
9 D&C 93: 19­20
10 2 Nephi 31: 5­13
11 Mosiah 5: 9
12 2 Nephi 31: 16­21
13 3 Nephi 12: 21­24
14 D&C 138: 11­14
15 D&C 63: 49­52
16 Joseph Smith History 1: 19
17 Mormon 7: 8­9
18 D&C 88: 127
19 2 Nephi 29: 7­11
20 D&C 1: 20



would express a sublime esthetic, a Holy Spirit,  provoking us to speak and act so as to fulfill their 22

prophecies,  in part by learning to become prophets ourselves.23 24

POSTSECULAR RELIGION

For some, prophecy is not a living proposition, let alone religion or God. They wonder if we’ve not heard 
that God is dead,  and they’re right to wonder. Following their Gods, traditional religions appear to be 25

dying, particularly in technologically advanced and prosperous places.  Observing this, many have 26

embraced the secularization hypothesis that religion itself is dying. However, that hypothesis is showing its 
age, and it’s now embraced more by anti­religious voices in popular culture than by experts, among whom 
another hypothesis is coming of age.27

If God is merely a supernatural superlative, he very well may be dead, but positing such as God misses the 
function of God. God always has been and is at least a posthuman projection, an extension and negation of 
human desire, imagined and expressed within the constraints of human thought, language and action.  28

That's not to say God is only so much. To the contrary, as demonstrated by the New God Argument, 
we've moral and practical reasons to trust that others have already realized posthuman projections.  29

However, no matter your attitude toward faith, God is at least this much: a posthuman projection. 
Understood in terms of that function, God clearly is not dead and never was, except perhaps to the extent 
recurring death is part of evolution.

Likewise, if religion is merely genuflection to the supernatural, it very well may be dying, but again that 
overlooks function. Most of us have regarded religion too narrowly, and much that’s supposed to be 
secular actually functions as religion.  For example, some claim inspiration from science or ethics. Awe 30

fills us as we contemplate the vastness of space or the voice of the people. Yet the inspiration is not 
merely in the reductionist implications of science or the procedural adjudications of ethics. Rather esthetics 
are woven through them, tying them together in meaning, and that’s why we care about science or ethics. 
Esthetics shape and move us, and at their strongest, they provoke us as a community to a strenuous mood.
 When they do that, they function as religion, not necessarily in any narrow sense, but esthetics that 31

provoke a communal strenuous mood are always religion from a postsecular vantage point.32

21 1 Corinthians 13: 8
22 D&C 33: 16
23 Helaman 15: 7
24 Joseph Smith in Teachings of the Prophet Joseph Smith, 119
25 Friedrich Nietzsche, Thus Spake Zarathustra (New York: Dover Publications, 1999), 3
26 James Smith, “Secular Liturgies and the Prospects for a Postsecular Sociology of Religion”, The Postsecular in 
Question and Religion in Contemporary Society (2012), 159­184
27 Jurgen Habermas, “Notes on Post­Secular Society”, New Perspectives Quarterly (2008), 25: 17–29
28 Sigmund Freud, Civilization and Its Discontents (New York: Norton, 1961), 45
29 Lincoln Cannon, “Theological Implications of the New God Argument”, Parallels and Convergences: Mormon 
Thought and Engineering Vision (Draper, Utah: Greg Kofford Books, 2012)
30 John Milbank, Theology and Social Theory: Beyond Secular Reason (New Jersey: Wiley­Blackwell, 2006)
31 William James, The Will to Believe, and Other Essays in Popular Philosophy, and Human Immortality, 213
32 James Smith, “Secular Liturgies and the Prospects for a Postsecular Sociology of Religion”



Of course, none of this means science or ethics should or even could be displaced by religion. To the 
contrary, science should continue to reconcile our contending accounts of experience, as ethics should our 
contending accounts of desire.  Each should expand its reach to the uttermost,  always better informing 33 34

our esthetics, affecting each other in a feedback loop.35

Yet even as science and ethics increasingly empower us, let's not fool ourselves into supposing they'll ever 
be finished or sufficient in themselves.  It's not enough that we can describe our world through science or 36

imagine a better world through ethics. We also want to make a better world. We can do that through 
engineering and governance, but it's also not enough that we can make a better world. We want to feel it, 
sometimes powerfully, and more: we want to share our powerful feelings with others in ways that move us 
together. As engineering and governance are action on science and ethics, religion is action on esthetics. 
As engineering and governance are the power of science and ethics, religion is the power of esthetics.

We care for and use science and ethics only in accordance with esthetics, which presents itself as 
foremost among them in the most vital moments of life, when we we must act, according to whatever 
wisdom and inspiration we might have. Life cannot wait.  How will we act? Will we see beauty in 37

science? Will we feel unity in ethics? Will we care, and how much will we care? Could our degree of 
concern make a practical difference? These questions matter to all except perhaps the most apathetic, 
escapist or nihilistic among us. Their answers scope our future.

If we can raise our eyes from the altar of religious and anti­religous dogma, we’ll see that the hand raised 
to finish the dying God is the sign of the oath to the resurrecting God. If we can keep our eyes raised, 
resisting the carnage below, we’ll also see the hand is our own and it holds a blade that’s aged and 
stained. That’s when we have a choice, either to repeat the old sacrifices of our ancestors, or finally to 
make the new sacrifice that they always implied: we can put ourselves on the altar and learn to become 
Gods. Put differently, the negation of one posthuman projection always implies another, misrecognized until 
humanity chooses to become posthumanity.38

TECHNOLOGICAL EVOLUTION

Transhumanism is the ethical use of technology to expand our abilities from the human to the posthuman.  39

For some, this conjures up images of comic book cyborgs with gun arms and laser eyes. Of course 
Transhumanism is partly about body enhancement, but you'd probably agree that a gun arm doesn't qualify 
as an enhancement, either practically or esthetically. For better examples, look at the technology that 

33 James, The Will to Believe, and Other Essays in Popular Philosophy, and Human Immortality, 190
34 Sam Harris, The Moral Landscape: How Science Can Determine Human Values (New York: Free Press, 2010)
35 Albert Einstein in The Private Albert Einstein (Kansas City, Missouri: Andrews and McMeel, 1992), 85
36 Emile Durkheim, Elementary Forms of Religious Life (Oxford University Press, 1912), 325­327
37 Durkheim, Elementary Forms of Religious Life
38 Hava Tirosh­Samuelson, “Transhumanism as a Secularist Faith”, Zygon (2012), 47: 710­734
39 “Transhumanist FAQ”, Humanity+, accessed 12 February 2014, 
http://humanityplus.org/philosophy/transhumanist­faq/



enhances you right now. Some of you are using computing devices that extend your ability to 
communicate. You might be watching through glasses, contacts or surgically­modified eyes, or listening 
through hearing aids or cochlear implants. You’re probably wearing clothing that enhances your ability to 
adapt to environmental change. Under those clothes, you might have implants or prosthetics. Through your 
blood, drugs may be relieving pain, heightening attention, or facilitating growth. That's just now. Think 
through the rest of the day leading up to this moment. Think through your life. Consider human history. If 
technologically­enhanced humans are cyborgs then we’ve always been cyborgs.  We’ve always been 40

transhumans, and to the extent we’ve welcomed that, we’ve been implicit Transhumanists. At least in 
context of the past and present, that’s not particularly controversial.

The controversy arises when we look forward. How will technology change us in a few years or 
decades?  What about a thousand years from now? How many drugs, surgeries, prosthetics and other 41

enhancements are there between humans and posthumans, as different from us as we now are from our 
prehuman ancestors? Is it possible to change that much? If so, should we?

Sometimes we talk about humans becoming more robotic or robots becoming more human. When we think 
of robots, most of us usually think of cold metal or hollow plastic. If that's what robots are then we aren't 
and never should (or could) be robots. However, our language uses a dichotomy that is increasingly 
insufficient for describing not only the possibility space, but even the actuality space. Does a human 
receiving a prosthetic limb or an artificial heart become less human? Can a body originating from artificial 
DNA, conceived through an artificial process, or gestated in an artificial environment ever be human, even 
if it's eventually indistinguishable from a natural human? For that matter, how natural are the humans we 
actually know? Are agriculture and medicine natural? The blurring between natural and artificial is as 
ancient as the stick our distant ancestor wielded to extend her reach, and the leaves donned to enhance his 
skin. In an important sense, a synthesis of anatomy and tools made us human, empowering us above and 
differentiating us from our prehuman ancestors. In that sense, perhaps we've always been robots, for at 
least as long as we've been humans.

Why do we want to enhance ourselves? The answer’s not new. We want to enhance ourselves for all the 
reasons we've made tools since the beginning of history. Tools empower us. So we'll continue to build 
more and better tools, and their synthesis with our anatomies will become increasingly seamless and 
intimate, because we want to and because we can, for the power it provides. Like all power, tools and 
their intimate evolution into body and mind enhancements are not inherently good or evil. Rather, they’re 
both risks to mitigate and opportunities to pursue according to whatever wisdom and inspiration we might 
have. On the one hand, tools can empower us against each other. Some hoard, and others deplete. Elites 
form, totalitarians control, and revolutionaries revolt. Artificial catastrophic risks well beyond those of 
nuclear weapons present themselves.  Perhaps we could realize the worst interpretations of the 42

Apocalypse. On the other hand, tools can also empower us for each other. Already we've used them to 

40 Brenda Brasher, "Thoughts on the status of the cyborg: on technological socialization and its link to the religious 
function of popular culture", Journal of the American Academy of Religion (1996), 64: 809­830.
41 Ray Kurzweil, The Singularity is Near (New York: Penguin Books, 2005)
42 Nick Bostrom, Global Catastrophic Risks (Oxford University Press, 2008)



build, relate, console and heal in ways our distant ancestors imagined only Gods to have the capacity.  43

Perhaps someday we might transfigure ourselves into ageless bodies.  We might even resurrect each 44

other as sublime minds that relate with unfathomable compassion and conceive thoughts that in themselves 
constitute nothing less than the creation of new worlds.  In any case, Transhumanists affirm that we can 45

and should change through continued ethical use of technology to expand our abilities from the human to 
the posthuman.

MORMONISM MANDATES TRANSHUMANISM

If you're a Mormon, you should be a Transhumanist. To identify as a "Mormon Transhumanist" is not at all 
redundant, but to identify as a "Transhumanist Mormon" is redundant, because Mormonism mandates 
Transhumanism. In other words, you can be a Transhumanist without being a Mormon, but you can't be a 
Mormon without being a Transhumanist, at least implicitly. Of course this is a controversial claim, but we 
can make an argument from Mormon scripture. Let’s begin with the premises.

The first premise is that God wants us to use ordained means to participate in God's work. This premise is 
based on scriptures like 1 Nephi 3, which says God prepares ways for us to accomplish his commands;  46

Alma 60, which says God won’t save us unless we use the means he’s provided;  and D&C 58, which 47

says we shouldn’t wait for God to command us to engage in a good cause.48

The second premise is that science and technology are among the means ordained of God. This premise is 
based on scriptures like 1 Nephi 17, where God commands Nephi to construct a ship to save his family;  49

Alma 37, which says God gave Nephi a compass to guide his family to the promised land;  D&C 88, 50

where God commands us to study and teach everything from astronomy and geology to history and 
politics;  and D&C 121, which says we will learn all the laws of the natural world before attaining 51

heaven.52

The third premise is that God's work is to help each other attain Godhood. This premise is based on 
scriptures like 3 Nephi 12, where Jesus commands us to be perfect like God;  D&C 76, which says God 53

would make us Gods of equal power with him;  and Moses 1, which says God’s work is to make us 54

43 Steven Pinker, The Better Angels of Our Nature: Why Violence Has Declined (New York: Penguin Books, 2011)
44 Aubrey de Grey, Ending Aging: The Rejuvenation Breakthroughs that Could Reverse Human Aging in Our 
Lifetime (New York: St Martin’s Press, 2007)
45 Anders Sandberg, “The Physics of Information Processing Superobjects: Daily Life Among the Jupiter Brains”, 
Journal of Evolution and Technology (1999), 5
46 1 Nephi 3: 7
47 Alma 60: 11, 21­23
48 D&C 58: 27­28
49 1 Nephi 17: 8­11, 16
50 Alma 37: 38­39
51 D&C 88: 78­79
52 D&C 121: 26­33
53 3 Nephi 12: 48
54 D&C 76: 58­60, 92­95



immortal in eternal life.55

The fourth and final premise is that an essential attribute of Godhood is a glorified immortal body. This 
premise is based on scriptures like Ether 3, where the Brother of Jared sees that God is embodied;  D&C 56

76, which says God has a body glorified like the sun;  D&C 93, which says full joy requires a body, 57

elements are the body of God, and intelligence is the glory of God;  and D&C 130, which says God’s 58

body is as tangible as that of a human.59

From these four premises, we can reason.

Because God wants us to use ordained means to participate in God’s work, and because science and 
technology are among those means, God must want us to use science and technology to participate in 
God’s work.

Next, because God wants us to use science and technology to participate in God’s work, and because 
God’s work is to help each other attain Godhood, God must want us to use science and technology to help 
each other attain Godhood.

Finally, because God wants us to use science and technology to help each other attain Godhood, and 
because an essential attribute of Godhood is a glorified immortal body, we can conclude that God wants us 
to use science and technology to help each other attain a glorified immortal body.

This conclusion is both a religious mandate, in that it purports to express the will of God, and a description 
of the Transhumanist project, advocating the ethical use of technology to expand human abilities. If we 
arrived at this conclusion by valid reasoning, which we did, and if we began with premises that accurately 
reflect Mormonism, as I believe we have, then Mormonism mandates Transhumanism.

MORMON TRANSHUMANIST AFFIRMATION

The Mormon Transhumanist Association stands for the proposition that we should learn to become Gods, 
and that science and technology complement religion and spirituality as means for doing so. The 
Affirmation that all association members support expresses this stance:60

1) We seek the spiritual and physical exaltation of individuals and their anatomies, as well as communities 
and their environments, according to their wills, desires and laws, to the extent they are not oppressive.

55 Moses 1: 39
56 Ether 3: 7­16
57 D&C 76: 70
58 D&C 93: 33­36
59 D&C 130: 22
60 “Mormon Transhumanist Affirmation”, Mormon Transhumanist Association, accessed 10 February 2014, 
http://transfigurism.org/pages/about/mormon­transhumanist­affirmation/



2) We believe that scientific knowledge and technological power are among the means ordained of God to 
enable such exaltation, including realization of diverse prophetic visions of transfiguration, immortality, 
resurrection, renewal of this world, and the discovery and creation of worlds without end.

3) We feel a duty to use science and technology according to wisdom and inspiration, to identify and 
prepare for risks and responsibilities associated with future advances, and to persuade others to do 
likewise.

You are invited to stand with us. Promote postsecular religion and technological evolution. Support the 
Transhumanist mandate of Mormonism. Visit Transfigurism.org and join the Mormon Transhumanist 
Association today!


